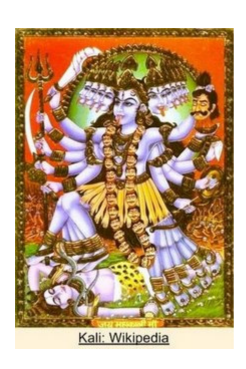


Este texto está disponível no site Shri Yoga Devi, http://www.yogadevi.org/

# SHAKTISMO Culto Hindu da Mãe Divina



Shaktismo, "Doutrina do poder" ou "doutrina da Deusa") é um sistema do Hinduísmo centrado no culto à Shakti ou Devi, a Mãe Divina dos Hindus, como a absoluta realidade transcendente. Trata-se, juntamente com o Shivaísmo e o Vishnuísmo, de uma das três escolas predominantes do Hinduísmo.

O Shaktismo considera Devi ("Deusa"), como o próprio Supremo Brahman, "um sem um segundo", aceita, também, todas as outras formas de divindades, que são consideradas suas diversas manifestações. Nos detalhes da sua filosofia e prática, o Shaktismo relembra o Shivaísmo, no entanto, os praticantes do Shaktismo, concentram-se na adoração a Shakti, como aspecto dinâmico da Suprema Consciência , enquanto Shiva, seu o aspecto estático, é considerado apenas transcendente, e seu culto é geralmente relegado a um segundo plano.

As origens do Shaktismo se encontram na pré-história da Índia, na Civilização do Vale do Indo o culto da Deusa atinge grande expressão, mas com a ocupação ariana e o consequente

desenvolvimento da religião védica esse culto foi se extinguindo, e ressurge revitalizado com a tradição Sânscrita.

Ao longo de sua história, o Shaktismo inspirou grandes obras da literatura e da filosofia hindus, e continua a influenciar fortemente o Hinduísmo popular ainda hoje. O Shaktismo é praticado ao longo de todo o subcontinente indiano e fora dele, em inúmeras formas, tanto Tântricas como não Tântricas, suas duas maiores e mais notáveis escolas são: Srikula, da família de Sri, predominante no sul da Índia, e Kalikula da família de Kali, que prevalece no Norte e Leste da Índia.

#### Shakti e Shiva

Os Shaktas concebem a Deusa como a Suprema divindade, que é a fonte e o poder que controla todo universo. O Shaktismo, portanto, é o culto da divindade feminina e não significa uma rejeição à divindade masculina. No culto Shakta, Shiva é colocado em um "papel dependente ou inferior como um servo ou guardião da deusa". Os Shaktas alegam que Shiva seria um cadáver (shava), sem o poder da deusa. Esta doutrina é sacramentada nas imagens de Kali, em pé, sobre Shiva aparentemente morto. O Saundaryalahari, um renomado hino Shakta de Adi Shankara (800 CE), afirma que "a união de Shiva e Shakti permeia e sustenta o universo, mas Shiva não pode se manifestar quando dissociado de Shakti, este é um dos princípios fundamentais do Shaktismo".

# Associação com o Tantra

Um aspecto mal compreendido do Shaktismo é a sua estreita associação com o Tantrismo - um conceito ambíguo, carregado de preconceitos que sugerem cultos obscuros nos templos ortodoxos do sul da Índia, magia negra e práticas ocultas no norte de Índia, inclusive sexo ritual no Ocidente. Na verdade, nem todas as formas do Shaktismo são de natureza tântrica, assim como nem todas as formas de Tantra são de natureza Shaktica. Quando o termo "tantra" é usado em relação ao verdadeiro Shaktismo hindu, que na maioria das vezes refere-se a uma classe de manuais sobre rituais, e - mais amplamente - a uma metodologia esotérica centrada no culto da Deusa que envolve disciplina espiritual (sadhana), mantra, yantra, nyasa, mudra e de certos elementos da tradicional kundalini yoga, práticas que exigem a orientação de um guru qualificado após devida iniciação (diksha) e de instrução oral para complementar as diversas fontes escritas.

Um dos mais polêmicos elementos do Shaktismo é o ritual dos "Cinco Ms" ou <u>panchamakara</u>, realizado em certas seitas do Tantrismo Shakta. No entanto, esses elementos tendem a ser super enfatizados e sensacionalizados por comentadores (pró ou contra), em geral, mal informados quanto à autêntica doutrina e prática do Shaktismo Tântrico. Além disso, mesmo dentro da própria tradição existem grandes diferenças de opinião quanto à correta interpretação do panchamakara, que é totalmente rejeitado por algumas linhagens. Em suma, a complexa inter-relação social e histórica dos elementos do Shaktismo Tântrico e não do Tântrico – e do Hinduísmo em geral, - é permeada por diversas questões controversas.

"As idéias e práticas que caracterizam o Tantrismo associadas ao Hinduísmo clássico não devem ser isoladas das complexas interações com as tradições não tântricas. A história Literária registra que brâmanes védicos se envolveram com o Tantrismo Shakta em sua incipiente fase de desenvolvimento, ou seja, pelo menos a partir do Séc. VI. Embora o Tantrismo Shakta possa ter origem [pré-Védica ou aborígene] em cultos à deusa, quaisquer tentativas de distanciá-lo das tradições sânscritas hindus resultam em fracasso."

## Principais Aspectos da Deusa

Os Shaktas reverenciam a Deusa em seus múltiplos aspectos e cada devoto pode escolher uma forma da Deusa (ishta-devi) como objeto de culto e meditação. Esta opção pode depender de muitos fatores, incluindo a tradição familiar, a prática regional, a linhagem do guru, a ressonância pessoal e assim por diante. Há milhares de formas da deusa, muitas delas associadas a templos, ou às características geográficas ou até mesmo às peculiaridades de cada aldeia. No entanto, todas elas são consideradas apenas aspectos da Única Suprema Deusa.



As mais reverenciadas e benevolentes deusas do hinduísmo popular são:

- 1. Adi Parashakti: A Deusa primordial, fonte transcendente do universo.
- 2. Durga (Amba, Ambika): A Deusa Mahadevi, a Suprema Divindade.
- 3. <u>Sri-Lakshmi</u>: A Deusa da realização material (riqueza, saúde, felicidade, amor, beleza, fertilidade, etc); shakti de Vishnu
  - 4. Parvati (Gauri, Uma): a Deusa da Realização Espiritual, Amor Divino; shakti de Shiva
- 5. <u>Saraswati</u>: A Deusa da realização cultural (conhecimento, educação, música, artes e ciências, etc); shakti de Brahma; identificada com o mitológico rio Saraswati
  - 6. Gayatri: Deusa Mãe dos mantras
  - 7. Ganga: A Deusa do rio transcendente; identificada com o rio Ganges
  - 8. Sita: A Deusa shakti de Rama
  - 9. Radha: A Deusa shakti de Krishna
  - 10. <u>Sati</u>: A Deusa das relações matrimoniais; shakti original de Shiva.

## Grupos de Deusas:

Assim como as "Nove Durgas" (<u>Navadurga</u>), as "Oito Lakshmis" (<u>Ashta-Lakshmi</u>) ou as "Quinze Nityas" - são muito comuns no Hinduísmo, nenhum grupo representa melhor o Shaktismo do que as <u>Dez Mahavidyas</u> (Dasamahavidya). Através delas, os Shaktas acreditam que a verdade única é percebida sob dez diferentes aspectos, assim como a Mãe Divina é adorada e reverenciada através das dez personalidades cósmicas. As Mahavidyas são consideradas tântricas por natureza, e são caracterizadas como:

- 1. <u>Kali</u>: A Deusa da desconstrução cósmica, anunciadora do <u>pralaya</u> ou "devoradora do tempo" (Divindade suprema do sistema <u>Kalikula</u>)
  - 2. <u>Tara</u>: A Deusa protetora e guia. Aquela que salva
- 3. <u>Lalita-Tripurasundari</u> (Shodashi): "A luz que brilha nos olhos de Shiva" (Divindade Suprema do sistema <u>Srikula</u>); A "Parvati do Tantrismo"
  - 4. <u>Bhuvaneshvari</u>: Deusa Mãe do Mundo, ou aquela cujo corpo é o Cosmos



5. <u>Bhairavi</u>: A deusa severa

6. Chhinnamasta: A Deusa auto decapitada

7. Dhumavati: Deusa viúva

8. <u>Bagalamukhi</u>: A Deusa que aniquila os inimigos

9. <u>Matangi</u>: Deusa sem casta (no sistema Kalikula); Primeira dama de Lalita (no sistema Srikula); A "Saraswati Tântrica"

10. Kamala: A Deusa do Lotus; A "Lakshmi Tântrica".

As sete mães "Sapta-Matrika" são as energias (Shaktis) dos principais deuses, colaboram com a grande Devi Shakta em sua luta contra os demônios." Segundo Bhattacharyya: A crescente importância do Shaktismo [desde as matrikas e yoginis no primeiro milênio DC] amplia a difusão e o destaque do seu culto [...] O culto primitivo da Yogini, também, foi reavivado em razão da crescente influência do culto das Sete Mães. Na literatura sânscrita as Yoginis representam servas ou manifestações de Durga empenhada na luta contra [vários demônios], as principais Yoginis são identificadas com as Matrikas.

#### Desenvolvimento histórico e filosófico:

Os princípios do Shaktismo estão encobertos pelas brumas da pré-história, mas algumas luzes surgem com a descoberta das primeiras imagens da Deusa Mãe (20.000 AC) no <u>Paleolítico Superior</u> (Medição realizada através do decaimento do carbono 14). Também, milhares de estatuetas do sexo feminino, com cerca de 7500 anos, foram encontradas em <u>Mehrgarh</u>, um dos mais importantes sítios arqueológicos do período <u>Neolítico</u>.

Embora seja impossível reconstruir com precisão as crenças religiosas de uma civilização perdida em tempos tão remotos, acredita-se na evidência dos vestígios arqueológicos e antropológicos como indícios de que a Civilização do Vale do Indo seja a predecessora direta da moderna religião Shakta. Mas com a decadência da Civilização do vale do Indo que se dispersou lentamente e a virtual miscigenação de seus povos outros povos, inclusive arianos, provavelmente, deram origem à Civilização Védica (1500 - 600 AC) que eclipsou o culto da Mãe Divina.

O Shaktismo tal como existe hoje teve início com a literatura sânscrita da era pós Védica; evoluiu durante o período épico e atingiu seu pleno desenvolvimento na era Gupta (300-700 DC), com muitos desdobramentos em eras posteriores. O principal e mais significativo texto sobre o

Shaktismo é o <u>Devi Mahatmya</u> (400 – 500 DC), também conhecido como o Durga Saptashati, ou caminho de <u>Chandi</u>. Onde, pela primeira vez, vários elementos de natureza mítica, teológica incluindo os cultos relacionados às diversas divindades femininas foram reunidos no que foi chamado de "cristalização da tradição da Deusa".

Outros textos importantes incluem o canônico <u>Shakta Upanishad</u>, bem como a literatura Puranica de natureza Shakta, tais como o Devi Purana e o <u>Kalika Purana</u>, o <u>Lalita Sahasranama</u> (incluído no <u>Brahmanda Purana</u>), o Devi Gita (incluído no <u>Devi-Bhagavata Purana</u>), o <u>Saundaryalahari</u> de Shânkara e vários Tantras.

Atualmente, constata Bhattacharyya, o Shaktismo está tão profundamente inserido nas principais correntes do Hinduísmo que "deixou de ser apenas uma religião sectária", pois apresenta uma essência de fácil compreensão e consequente ampla aceitação.

Os recentes desenvolvimentos relacionados com o Shaktismo incluem a emergência do simbolismo <u>Bharat Mata</u> ("Mãe da Índia"), o significativo acréscimo de novos santos e gurus do sexo feminino, e da notável ascensão da "nova" deusa <u>Santoshi Mata</u>.

Como observa Johnsen: "Hoje, como há 10000 anos atrás, as imagens da Deusa estão por toda parte na Índia. Você vai encontrá-las pintadas nas laterais de caminhões, coladas aos painéis dos táxis, fixadas nas paredes das lojas. Você, também, verá frequentemente uma imagem da Deusa em local destacado de muitos lares Hindus. Na Índia, a veneração à Deusa não é, simplesmente, um 'culto', É uma religião, [...] é uma tradição espiritual, psicologicamente madura. Diariamente, milhões de pessoas se rendem ao culto da Mãe do Universo."

## Culto da Deusa

O Shaktismo engloba uma infinidade de práticas desde as encontradas de modo incipiente no animismo primitivo até às formas da mais alta ordem derivadas das especulações filosóficas que visam o acesso ao poder ou a energia da Divina Shakti. Suas principais escolas são Srikula, ou família de <u>Sri</u>, mais forte no sul da Índia, e a Kalikula, ou família de <u>Kali</u>, que prevalece no Norte e Leste da Índia.

## Srikula: Família de Sri.

A tradição (<u>sampradaya</u>) Srikula se dedica à adoração da Devi, sob a forma da Deusa <u>Lalita-Tripurasundari</u>, considerada a grande Deusa (Mahadevi). A escola Srikula, com raízes na Caxemira (primeiro milênio), se tornou muito forte no sul da Índia, pelo menos dese o sétimo século, e hoje, é a forma predominante do Shaktismo praticado nos estados do Sul da Índia como <u>Andhra Pradesh</u>, <u>Karnataka</u>, <u>Kerala</u>, <u>Tamil Nadu</u> e Tamil do <u>Sri Lanka</u>.

A família da Deusa Sri (<u>Lakshmi</u>) da escola Srikula, ao contrário da tradição Kalikula, outra escola do Shaktismo, incorpora a tradição bramânica (linha mestra da tradição hindu que estabelece regras extremamente puritanas e o tradicional sistema de castas), é mais forte no Sul da Índia.

O sistema <u>Srividya</u> é a escola mais conhecida da tradição Srikula, "um dos movimentos teologicamente mais influentes e sofisticados do Tantrismo Shakta. Seu principal emblema é o <u>Sri Chakra</u> a mais famosa imagem de todas as tradições tântricas hindus. Sua literatura e prática é, talvez, a mais sistemática de que qualquer outra seita Shakta. Srividya percebe a Deusa na forma benevolente (saumya) e bela (saundarya), em contraste à percepção da Deusa Kali e Durga como "terrível (ugra) e horripilante (ghora)" na escola Kalikula. No entanto, cada aspecto da Deusa - maligno ou benigno - é identificado como Lalita.

O Sri Chakra é cultuado como a forma sutil de Lalita, quer como um diagrama bidimensional (por vezes construído, temporariamente, como parte do culto ritual; ou como uma gravura permanente em metal), ou em forma piramidal em três dimensões conhecido como Sri Meru. Não é raro encontrar um Sri Chakra ou um Sri Meru em templos do sul da Índia, porque – como os atuais praticantes afirmam - não existe qualquer dúvida se esta é a mais elevada forma da Devi, e que

algumas das práticas podem ser feitas abertamente. Mas o que você vê nos templos não é o culto do srichakra que você vê quando feito privadamente.



As tradições (<u>paramparas</u>) do Srividya podem ser ainda subdivididas em duas correntes, a <u>Kaula</u> (<u>vamamarga</u>, prática heterodoxa) e a Samaya (<u>dakshinamarga</u>, prática ortodoxa).

A escola Kaula ou Kaulachara "apareceu como um sistema ritual coerente", no século oitavo, na Índia central, e seu maior proponente é o filósofo <u>Bhaskararaya</u> do século 18, que é considerado "o maior expoente da filosofia Shakta".

O sistema Samaya ou Samayacharya com raízes nas obras de Lakshmidhara um comentador do século 16, que foi "um feroz defensor do puritanismo na reforma das práticas Tântricas de maneira a harmonizá-la com as normas da alta casta dos <u>brâmanes</u>". Muitos praticantes do Samaya, na realidade, não se consideram Shaktas ou tântricos, contudo, Brooks argumenta que, tecnicamente, em seu culto ambas ainda persistem, "apesar da rejeição dos Samayins."

Fora dos círculos brâmanicos, as linhagens do Kaula permanecem vivas e fortes – entretanto seus praticantes geralmente preferem o culto privado, como diz um ditado hindu, "Quando em público, é um Vaishnava. Quando entre amigos, é uma Shaiva. Mas, em privado, sempre é um Shakta."O sistema Samaya-Kaula marca uma divisão", a antiga disputa no Tantrismo hindu" que continua a ser debatida vigorosamente ainda hoje.

# Kalikula: Família de Kali

O sistema <u>Kalikula</u> (família de Kali) do Shaktismo, predominante no Norte e Leste da Índia, é a principal escola na <u>Bengala Ocidental</u>, em <u>Assam</u>, <u>Bihar</u> e <u>Orissa</u>, bem como, parcialmente, em <u>Maharashtra</u> e em <u>Bangladesh</u>. As linhagens Kalikula concentram-se na Deusa como concessora da sabedoria (vidya) e da liberação (<u>moksha</u>) e se apresentam, geralmente, como "oposição à tradição bramânica" considerada "excessivamente conservadora e repressora da parte experiencial (ou experimental) do processo religioso". Alguns estudiosos afirmam que a escola Kalikula rejeita completamente a tradição brâmanica. É difícil conciliar esta opinião com a pluralidade de pontos de vista existentes na maior tradição hindu que envolve a escola Kalikula.

O grande místico hindu <u>Sri Ramakrishna</u>, provavelmente, um dos mais famosos devotos de <u>Kali</u> apesar de sua origem, <u>brâmane</u>, adorava Kali como Mãe Divina; além disso, não era um adepto da escola kalikula, mas sim um partidário da tradição <u>smarta advaita</u>, que considera a <u>Deusa</u> uma das cinco manifestações do Divino.

As principais divindades do sistema Kalikula são Kali, Durga e <u>Chandi</u>. Outras deusas, também, são veneradas, Tara e todas as <u>Mahavidyas</u>, bem como as deusas regionais como <u>Manasa</u> deusa das serpentes, e <u>Sitala</u> deusa que protege das doenças – todas são consideradas aspectos da Mãe Divina.

Os dois principais centros do Shaktismo localizam-se na Bengala Ocidental em <u>Kalighat</u> (região de <u>Calcutta</u>) e <u>Tarapith</u> no <u>distrito de Birbhum</u>. Em Calcutá, a ênfase está na devoção (bhakti) à deusa Kali: Ela é "a mãe amorosa que defende seus filhos e os protege com sua ferocidade. Ela é, exteriormente, assustadora, com pele escura, dentes pontiagudos, e um colar de crânios, mas, internamente, é bela. Ela concede melhor renascimento ou uma grande percepção religiosa, seu culto é freqüentemente público - especialmente em festivais, tais como Kali puja e <u>Durga Puja</u>, cultos que envolvem contemplação ou união dos devotos com o amor da deusa, visualização de sua forma, canto de seus mantras, preces diante de sua imagem ou Yantra, e oferendas".



Em Tarapith, a manifestação da Deusa como <u>Tara</u> ("Aquela que Salva") ou Ugratara ("Feroz Tara") é predominante, a deusa que concede a liberação (kaivalyadayini). [...] suas formas de sadhana envolvem mais as práticas do yoga e do Tantra do que as devocionais, que impõe, muitas vezes, sentar sozinho em terreno de cremação cercado por cinzas e ossos. Existem elementos shamânicos associados à tradição Tarapith, incluindo a "conquista" da deusa, exorcismo, transe, e controle dos espíritos. O fundamento filosófico e devocional subjacente a todos esses rituais, no entanto, continua a ser a visão da Devi como a divindade suprema e absoluta.

Conforme percepção expressa por Ramakrishna, uma das mais influentes personalidades do moderno Hinduísmo:

"Kali não é senão Brahman. O que se considera Brahman é realmente Kali. Ela é a energia primordial. Sempre que a Energia permanece inativa, eu a chamo de Brahman, e quando ela cria, preserva ou destrói é Kali ou Shakti . O que você imagina como Brahman, conheço como Kali. Brahman e Kali não são diferentes, são como o fogo e seu poder ígneo: se alguém pensa em fogo, deve considerar o poder da combustão. Se alguém reconhece Kali, também, deve perceber Brahman; inversamente, quem reconhece Brahman encontra Kali. Brahman e Shakti (seu Poder) são idênticos. Quando procuro Brahman me entrego a Kali (ou Shakti)".

## **Festivais**

Os Shaktas comemoram seus mais importantes festivais em inúmeros locais, com significados incrivelmente diferentes, associados às peculiaridades de cada templo ou às observâncias prescritas por cada divindade.

O mais importante festival Shakta é o <u>Navaratri</u> ("Festival das Nove Noites", ou "Sharad Navratri – Festival do Outono") que comemora a vitória da Deusa sobre diversos demônios,

descrito no <u>Devi Mahatmya</u>. Esta festa ocorre no décimo dia conhecido como Dusshera ou <u>Vijayadashami</u> e, em <u>Bengala</u>, nos últimos quatro dias do Navaratri ocorre a celebração do <u>Durga Puja</u>, comemorando a vitória da Deusa <u>Durga</u> sobre o demônio-búfalo <u>Mahishasura</u>.

Existem outros Navaratris: Vasanta Navaratri ("O Festival das nove Noites na Primavera" ou Chaitra Navatri) - comemorado entre a primavera e o verão (março-abril), no mês hindu <u>Chaitra</u>. O Ashada Navaratri ("O Festival de verão das Nove Noites") no mês hindu <u>Ashadha</u>.

A escola Srividya comemora o Vasanta Navaratri em homenagem à deusa <u>Lalita</u> em oposição ao Navratri de Durga do Outono. O templo <u>Vaishno Devi</u> no Jammu comemora seu principal Navaratri durante este período. O Ashada Navaratri é particularmente importante para os devotos da Deusa <u>Varahi</u> (com cabeça de javali), uma das sete <u>Matrikas</u> do Devi Mahatmya.

A maior parte dos Shaktas cultua Lakshmi, solenemente, em casa na noite de lua cheia após o Durga Puja denominado Khojagiri. Outro festival dedicado à Lakshmi é o <u>Diwali</u> (ou Deepavali, o "Festival das Luzes"). A principal festa hindu o Diwali, o ano novo do norte da índia, é realizado nas noites de lua nova, no mês Hindu <u>Kartik</u> (normalmente Outubro ou Novembro). Os Shaktas (e muitos não Shaktas) consideram-no como um outro Puja a Lakshmi e colocam pequenas luminárias fora dos seus lares e rezam para a deusa vir abençoá-los.

O Diwali coincide com a celebração do Kali Puja, muito popular em Bengala, incluindo algumas tradições Shaktas, mas focando sua adoração em Kali e não em Lakshmi.

O <u>Jagaddhatri</u> Puja é comemorado nos últimos quatro dias do Navaratri, após o Kali Puja. É muito semelhante ao Durga Puja em seus detalhes e práticas e, é popular em Bengala, e em outras partes do leste da Índia. O Gauri Puja é realizado no quinto dia após o <u>Ganesh Chaturthi</u>, durante o puja a <u>Ganesha</u> no oeste da Índia, que celebra a chegada de Gauri, Mãe de Ganesha, que reencontra seu filho e o leva para casa. Há diversas datas para o Saraswati Puja, dependendo da região e da tradição local. Comumente, no quinto dia do mês hindu de <u>Phalguna</u> (janeiro-fevereiro), os estudantes oferecem seus livros e instrumentos musicais para Saraswati e rezam para ela abençoe seus estudos. Em algumas partes da Índia, o Saraswati Puja é comemorado no mês de Magh; em outros locais, durante os três dias do final <u>Navratri</u>.

Os maiores festivais realizados em templos Shaktas são o Meenakshi Kalyanam e o Ambubachi Mela. O Meenakshi Kalyanam comemora o auspicioso casamento da Deusa (como Meenakshi) com Sundareshwara (Shiva) é realizado no Templo Meenakshi Amman, em Madurai, Tamil Nadu, com duração de 12 dias, contados a partir do segundo dia do mês lunar de Chaitra, em abril ou maio. O Ambubachi Mela é uma celebração da menstruação anual da deusa, realizada em junho / julho (durante a temporada das monções) no Kamakhya Temple, Guwahati, Assam. Nesta comemoração a Deusa é adorada sob a forma de um yoni esculpido em pedra, do qual brota, naturalmente, um fluxo colorido de vermelho.

## Texto disponível em:

http://mokshadharma.blogspot.com/2008/10/shaktismo-culto-da-me-divina.html Traduzido para o português a partir da Wikipedia (em inglês) http://en.wikipedia.org/wiki/Shaktism